
 
 

FACULDADE DE TECNOLOGIA DE AMERICANA “MINISTRO RALPH BIASI” 

Curso Superior de Tecnologia em Design de Moda 

 

 

 

 

 

 

JENNIFER NUNES PIMENTEL 

 

 

 

 

FETICHE NA MODA E A CULTURA MIDIÁTICA DOS ANOS 2000 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AMERICANA, SP 

2025 

 



 
 

JENNIFER NUNES PIMENTEL 

 

 

 

 

 

 

FETICHE NA MODA E A CULTURA MIDIÁTICA DOS ANOS 2000 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso 
desenvolvido em cumprimento à 
exigência curricular do Curso Superior 
de Tecnologia em Design de Moda pelo 
CEETEPS/Faculdade de Tecnologia 
“Ministro Ralph Biasi”. 
 
 
Área de concentração: Comunicação de 
Moda 
 
 
Orientador: Prof. Ms. Daniella Romanato  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AMERICANA, SP 

2025 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 



 
 

JENNIFER NUNES PIMENTEL 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico este presente artigo a Jennifer de 

dez anos de idade que desenha vestidos 

na própria bíblia, e a aconselho: siga em 

frente! Sonhos podem se tornar realidade! 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Com o cerne tomado de amor pela minha futura profissão, me encontro no 

anseio inevitável de expressar minha gratidão, primeiramente para com a minha 

família, que me sustentou em todo o processo do curso, especialmente minha mãe 

que ouviu meus desabafos, meus choros, e não me deixou sucumbir, mas sim, me 

incentivou nesses últimos 3 anos, assim como nos últimos 22; ao meu querido pai 

que, mesmo não compreendendo totalmente minhas ambições, não deixou de 

acreditar em meu potencial; a minha irmã Luana, a única que tenho, por me amar 

mesmo sabendo meus defeitos e por comprar minhas ideias que, muitas vezes, soam 

sem sentido; e igualmente ao nosso pequeno Jonathan que, mesmo não tendo idade 

o suficiente para entender, é uma das razões pela qual me levanto todas as manhãs.   

Agradeço também ao meu grupo de amigos da faculdade, que nos 

denominamos como “As Veronas”, amizades essas que me apoiaram, me amaram e 

me aceitaram como sou, me acompanhando e me ajudando nessa longa jornada 

como uma equipe, uma segunda família. Para minhas amigas, Fernanda Torricelli, 

Júlia De Lucca, Natasha Machado, Giovanna Carolina, e Isaac Kostis, muito obrigada, 

seu amor não será esquecido.  

Gostaria de agradecer aos docentes do curso de Design de Moda, que me 

guiaram e tiraram o melhor do meu potencial criativo ao longo do curso, além de serem 

muito dedicados e carinhosos com toda turma de alunos. Agradeço também aos 

professores da banca, por estarem aqui hoje e, especialmente, a professora Daniella 

Romanato, que foi um poço de discernimento, sabedoria, paciência e carinho ao me 

orientar em todo o processo, além de compreender meu tema de forma íntegra e 

sincera.  

Agradeço, a Deus, pois sem ele não estaria aqui hoje. 

E claro, agradeço a mim, por ser forte, corajosa, e não desistir do que uma vez 

eu clamei de meu. 



 
 

RESUMO 

 

Este presente artigo abordará a temática sobre o fetiche na moda e a cultura midiática 
dos anos 2000, levantando a questão de como a perceber o olhar masculino (male 
gaze) em relação ao corpo feminino e como isto afeta os figurinos no cinema e na 
mídia da época? Para entender isto, serão observadas representações de 
personagens femininos, que, em muitos casos, apresentam em seus figurinos, um 
panorama do fetiche masculino, carregando estereótipos e reforçando padrões de 
comportamento e, até mesmo, estéticos. Está pesquisa se justifica pela necessidade 
de discutir a objetificação feminina, reforçado nas mídias através de figurinos, a fim 
de conscientizar a sociedade dos problemas que isto pode gerar. Para compreender 
este fenômeno, é essencial a pesquisa sobre a origem da objetificação feminina, 
entender o fetiche e a sua origem, investigar influências e contextos culturais, 
buscando entender com a moda é usada para perpetuar valores, normas e signos ao 
longo da história, observar a relação da moda dos anos 2000 com a sensualidade e 
sexualização do corpo feminino nos meios midiáticos, além de identificar elementos 
presentes nos figurinos que contribuem para a representação do fetiche em 
personagens femininas, em especial os filmes de ação dos anos 2000.  
 
Palavras-chaves: Fetiche; Figurino; Objetificação. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 
 

ABSTRACT 

 

This article will address the theme of fetishism in fashion and media culture in the 
2000s, raising the question of how to perceive the male gaze in relation to the female 
body and how this affects costumes in film and media of that time. To understand this, 
representations of female characters will be observed, which, in many cases, present 
in their costumes a panorama of male fetishism, carrying stereotypes and reinforcing 
behavioral and even aesthetic patterns. This research is justified by the need to discuss 
the objectification of women, reinforced in the media through costumes, in order to 
raise societal awareness of the problems this can generate. To understand this 
phenomenon, it is essential to research the origin of the objectification of women, 
understand fetishism and its origins, investigate cultural influences and contexts, 
seeking to understand how fashion is used to perpetuate values, norms, and signs 
throughout history, observe the relationship between 2000s fashion and the sensuality 
and sexualization of the female body in the media, and identify elements present in 
costumes that contribute to the representation of fetishism in female characters, 
especially in 2000s action films. 
 
Keywords: Fetishism; Costume; Objectification.  
 



 
 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 – Afresco erótico da parede sul do bordel (Lupanar) de Pompeia. Século I 

d.C. .............................................................................................................................. 17 

Figura 2 – “As Mulheres de Amphissa” ....................................................................... 18 

Figura 3 – Pin-ups ....................................................................................................... 20 

Figura 4 – O diabo veste Prada .................................................................................. 21 

Figura 5 – Natalie em cena de “As Panteras” (2000) ................................................. 26 

Figura 6 – Dylan em cena de “As Panteras” (2000) ................................................... 28 

Figura 7 – Alex em cena de “As Panteras” (2000) ..................................................... 28 

Figura 8 – Halle Berry como “Mulher-gato” (2004) ..................................................... 31 

Figura 9 – Halle Berry como “Mulher-gato” (2004) ..................................................... 32 

Figura 10 – Mikaela em cena de “Transformers” (2007) ............................................ 33 

Figura 11 – Jane Smith em cenas de “Sr. e Sra. Smith” (2005) ................................. 35 

Figura 12 – Jane e John Smith em “Sr. e Sra. Smith” (2005)..................................... 36 

Figura 13 – Filmes com figurinos erotizados dos anos 2000 ..................................... 36 



 
 

SUMÁRIO 

 

1 Introdução ............................................................................................................ 11 

2 A sociedade patriarcal e a objetificação feminina ............................................... 12 

2.1 A origem da objetificação feminina ................................................................ 14 

2.2 Fetiche, erotismo e pornografia...................................................................... 18 

3 O papel da moda na sexualização do corpo feminino......................................... 21 

3.1 Hipersexualização ou empoderamento? ........................................................ 22 

4 O fetiche nos figurinos femininos cinematográficos ............................................ 24 

5 Conclusão ............................................................................................................ 38 

Referências ................................................................................................................. 40 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



11 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Este presente artigo abordará a temática sobre o fetiche na moda e a cultura 

midiática dos anos 2000, levantando a questão de como a perceber o olhar masculino 

(male gaze) em relação ao corpo feminino e como isto afeta os figurinos no cinema e 

na mídia da época? 

Para entender isto, serão observadas representações de personagens 

femininos, que, em muitos casos, apresentam em seus figurinos, um panorama do 

fetiche masculino, carregando estereótipos e reforçando padrões de comportamento 

e, até mesmo, estéticos.  

Durante as aulas da faculdade a autora se encontrou intrigada com os temas 

das aulas que abordaram ideais estéticos, especificamente, sobre o fetiche na moda. 

Na vida pessoal da autora, também se encontram conexões com área da psicologia e 

comportamento humano, assim como história, estética e apreciação pela 

cinematografia.  

Deste modo, está pesquisa se justifica pela necessidade de discutir a 

objetificação feminina, reforçado nas mídias através de figurinos, a fim de 

conscientizar a sociedade dos problemas que isto pode gerar.  

A proposta apresentada tem como objetivo de traduzir e entender como a visão 

masculina em relação ao corpo da mulher afeta os figurinos no cinema e mídia, como 

também a busca de um porquê histórico e comportamental. Para compreender este 

fenômeno, é essencial a pesquisa sobre a origem da objetificação feminina, entender 

o fetiche e a sua origem, investigar influências e contextos culturais, buscando 

entender com a moda é usada para perpetuar valores, normas e signos ao longo da 

história, observar a relação da moda dos anos 2000 com a sensualidade e 

sexualização do corpo feminino nos meios midiáticos, além de identificar elementos 

presentes nos figurinos que contribuem para a representação do fetiche em 

personagens femininas, em especial os filmes de ação dos anos 2000.  

Este trabalho de conclusão de curso terá sua pesquisa baseada em livros, 

artigos científicos e sites especializados no assunto. 

 

 

 

 



12 
 

2 A SOCIEDADE PATRIARCAL E A OBJETIFICAÇÃO FEMININA 

 

A objetificação feminina teria sua origem nos primórdios da civilização. 

Segundo Lourenço et al. (2014 apud Santos; Kurpel, 2021, p. 6), a objetificação 

“é colocar um indivíduo ao nível de objeto, sem considerar outros atributos, como 

emocionais e/ou psicológicos”. Esta construção da sociedade, de acordo com Santos; 

Kurpel (2021, p. 2) “tem como base a submissão das mulheres perante os homens”. 

Este sistema social nem sempre existiu, ele foi construído ao longo dos séculos, 

até se tornar um grande sistema de engrenagens invisíveis e estruturais que 

compõem a vida social hoje. 

 
A consequente explicação da assimetria sexual coloca as causas da 
submissão feminina em fatores biológicos pertinentes aos homens. A maior 
força física, a capacidade de correr mais rápido e levantar mais peso e a 
maior agressividade dos homens fazem com que eles se tornem caçadores. 
Portanto, tornam-se os provedores de alimento nas tribos e são mais 
valorizados e honrados do que as mulheres. As habilidades decorrentes da 
experiência em caça, consequentemente, permitem que se tornem 
guerreiros. O homem-caçador, superior em força, habilidade e com 
experiência oriunda do uso de ferramentas e armas, “naturalmente” vai 
proteger e defender a mulher, mais vulnerável, cujo aparato biológico a 
destina à maternidade e aos cuidados com o outro. [9] Por fim, essa 
explicação determinista do ponto de vista biológico estende-se da Idade da 
Pedra até o presente pela afirmação de que a divisão sexual do trabalho com 
base na “superioridade” natural do homem é um fato, e, portanto, continua 
tão válida hoje quanto era nos primórdios da sociedade humana. (Lerner, 
2019, p. 40) 

 

Mesmo em sociedades que valorizavam o feminino, já existia uma ótica sobre 

papéis sociais, em que homens eram vistos como caçadores e provedores de seus 

grupos e mulheres eram vistas como guardiãs da sabedoria, do lar e das crianças. Ao 

passar dos séculos, as mulheres sábias ficaram atrás das mulheres domésticas e 

desapareceram na história. 

Esse apagamento da mulher como ser que tudo sabe, como parteiras, 

curandeiras e sacerdotisas, deu espaço a um contrato silencioso entre os gêneros. 

Uma vez que eram sustentadas pelos maridos, as esposas tinham o dever de cuidar 

do lar, da família e satisfazer os desejos sexuais do parceiro. 

 
Ao analisar a cultura voltada ao processo de objetificação do corpo, é possível 
inevitavelmente encontrar o termo “patriarcado”. Segundo Morin e Nader 
(2014), esse termo é bastante utilizado na literatura feminista, a qual explica 
a condição feminina na sociedade e a dominação masculina sobre a mulher. 
Ou seja, é a tradição a qual propõe a superioridade do sexo masculino em 
relação ao sexo feminino. (Santos; Kurpel, 2021, p. 6) 



13 
 

Letícia Kreuz (apud Luciano, 2022), presidente do Instituto de Política por e 

para Mulheres e professora do Departamento de Direito da Universidade Federal de 

Minas Gerais (UFMG), declarou que “o termo patriarcado passou a ser usado para 

designar esse sistema a partir da década de 1970”, em que o movimento feminista 

proporcionou o recorte que se tem hoje em relação ao tema, “de que a estrutura social 

coloca a figura masculina como uma fonte de poder e a figura feminina como reflexo 

da fragilidade e da submissão”.  

A estrutura da sociedade atual influencia diretamente no comportamento 

humano como gostos, práticas e crenças que são construídas pelo âmbito cultural. A 

construção da sociedade como um todo, não somente a sociedade Ocidental, se 

baseia em um modelo primitivo de submissão feminina perante a figura masculina. 

Dessa forma, é justo observar que esse modelo de pensamento está enraizado no 

inconsciente coletivo e suas nuances. 

 

Um estudo, realizado pela doutora em Ciências Públicas Caroline Heldman, 
demonstra que 96% das imagens relacionadas à objetificação sexual são de 
mulheres. Ou seja, embora hoje já existam casos de objetificação corporal e 
sexual de homens, o domínio ainda é sobre a objetificação da figura feminina. 
(Equipe Linus, 2025) 

 

Em termos civilizatórios, os papéis sociais são absorvidos no processo que 

chamamos de socialização (processo de adaptação de um indivíduo a um grupo 

social) e são assimilados em formas de comportamento, valores, normas e 

pensamentos aceitos pela sociedade, é através da socialização que um indivíduo se 

reconhece e se interioriza, compreendendo princípios e valores coletivos 

responsáveis pela convivência em sociedade. E é assim que o sistema patriarcal se 

perpetua, a partir de ciclos e repetições de comportamento absorvidos a partir do 

processo de socialização humana consciente e inconsciente. 

 

A partir da divisão das diferenças entre os sexos, cria-se uma base que 
fundamenta a tendência a supervalorizar o ponto de vista masculino, forma 
de violência que se constrói de múltiplas e variadas maneiras para preservar 
o poder dos homens. Essa configuração é reforçada pelo que os próprios 
homens determinam, mantendo a dominação masculina, sempre reposta por 
instituições que funcionam como agentes de permanência dessa ordem, 
como as famílias, a Igreja, a Escola e o Estado. Os papéis sociais são, desse 
modo, influenciados por um conjunto de normas de condutas, definidos como 
masculinos e femininos e geram expectativas em um grupo ou sistema social 
determinado. (Coelho et al., 2015, p. 472-473) 

 

Para Laura Mulvey (apud Mendes, 2016), no texto “Prazer Visual e Cinema 

Narrativo” (1975), precursora dos temas do fetichismo e do narcisismo, escreve que: 



14 
 

A mulher, desta forma, existe na cultura patriarcal como o significante do 
outro masculino, presa por uma ordem simbólica na qual o homem pode 
exprimir suas fantasias e obsessões através do comando linguístico, 
impondo-as sobre a imagem silenciosa da mulher, ainda presa a seu lugar 
como portadora de significado e não produtora de significado. 

 

“A objetificação feminina desumaniza a mulher, fazendo dela um objeto de 

prazer, e a obrigando a assumir papéis de submissão ao olhar masculino” (Equipe 

Linus, S/d.). Seu corpo se torna objeto da cultura que o envolve, de modo que não 

exista uma para além. 

Em tempos midiáticos, Mulvey (apud Coronato, 2021) chama este “olhar 

masculino” de male gaze, isso é, “a perspectiva masculina sob as personagens 

femininas do cinema e da televisão”. 

Segundo Santos e Kurpel (2021, p. 6), no instante em que se compreende o 

conceito de patriarcado e cultura, entende-se, então, que os dois estão interligados, 

pois a inferioridade feminina está intrínseca na história. As consequências disso são 

infinitas, pode-se levar em conta o índice de violência contra a mulher, não somente 

as mulheres cis, como também mulheres transsexuais, travestis e especialmente 

mulheres pretas, que carregam em sua história um índice de estereotipação e 

objetificação desumano e cruel. Outras consequências são a sexualização de seus 

corpos, padrões de beleza impossíveis de alcançar, chacota, cultura do estupro e 

entre outras. 

 

 

2.1 A origem da objetificação feminina 

 

Como já mencionado, a objetificação é quando se coloca um indivíduo ao nível 

de objeto, que, no caso deste trabalho, especificamente, trata da mulher enquanto 

mero objeto de prazer sexual masculino. 

Neste sentido, Mark (2021) fala sobre a prostituição1, que “na antiga Atenas era 

legal e regulada pelo estado”. Nesta época (c. 800-479 a.C.), “muitas mulheres 

atenienses só conseguiam ganhar a vida com a prostituição”. “Aquelas que achassem 

as normas sociais atenienses restritivas demais tinham a opção legal de se dedicar à 

prostituição, considerada uma profissão equivalente a qualquer outra na cidade”. 

 
1 A palavra "prostituta" deriva do latim prostituere ("expor publicamente"). (Denova, 2021) 



15 
 

Neste ofício, “havia dois tipos de prostitutas em Atenas: pornai2, disponíveis em 

bordéis ou em esquinas, e as hetairai, cortesãs de alta classe”. “Quanto mais atraente 

ela pudesse parecer, mais poderia cobrar dos clientes”. 

 

Muitas pornai eram escravas, algumas que haviam sido libertas e outras não; 
em alguns casos, forçadas a este trabalho pelos senhores; ou, então, 
descobriam que não tinham meios de ganhar a vida que não fosse a venda 
de sexo. As hetairai, usualmente de classes mais altas e educadas, queriam 
o controle de suas vidas e das próprias finanças e em geral viviam como 
desejavam. (Mark, 2021) 

 

Teria surgido, então, neste meio os ideais de beleza. Okamoto (2009, p. 14) 

explica que “diferentes conceitos sobre o que é a beleza coexistiam na Grécia Antiga”. 

 

Para Sócrates, existem três tipos diferentes de beleza: A beleza ideal, a 
beleza espiritual e a beleza útil ou funcional. Platão, por sua vez, divide a 
beleza em duas categorias: a beleza como harmonia e proporção das partes, 
que é a beleza das formas geométricas, derivada dos ensinamentos de 
Pitágoras, e a beleza como esplendor, como algo que transcende o físico, o 
plano material. A palavra grega kalón é normalmente traduzida por ‘belo’. Mas 
o termo compreende mais que isso. kalón significa aquilo que agrada, que 
causa admiração ou satisfação à sensibilidade. O conceito de kalón era para 
os gregos antigos muito mais amplo que o conceito atual de belo estético. 
(Okamoto, 2009, p. 14) 

 

Em seu livro “História da beleza”, Umberto Eco (2004, p. 8 apud Pinto, 2022, p. 

11) diz: 

 
“Belo” – junto com “gracioso”, “bonito” ou “sublime”, “maravilhoso”, “soberbo” 
e expressões similares – é um adjetivo que usamos frequentemente para 
indicar algo que nos agrada. Parece que, nesse sentido, aquilo que é belo é 
igual àquilo que é bom e, de fato, em diversas épocas históricas criou-se um 
laço estreito entre o Belo e o Bom. Se, no entanto, julgarmos com base em 
nossa experiência cotidiana, tendemos a definir como bom aquilo que não 
somente nos agrada, mas que também gostaríamos de ter. Infinitas são 
as coisas que consideramos boas: um amor correspondido, uma honesta 
riqueza, um quitute refinado, e em todos esses casos desejaríamos possuir 
tal bem. É um bem aquilo que estimula o nosso desejo. Mesmo quando 
consideramos boa uma ação virtuosa, gostaríamos de tê-la realizado nós 
mesmos, ou nos propomos a realizar uma outra tão meritória quanto aquela, 
incitados pelo exemplo daquilo que consideramos ser um bem. (Grifo nosso) 

 

A historiadora britânica Bettany Hughes (apud BBC, 2015) cita o poeta grego 

Hesíodo, “cujos trabalhos eram vistos pelos gregos como uma espécie de Bíblia – 

descrevia as mulheres simplesmente como kalon kakon – “uma coisa perversa e bela”. 

 
2 Pornai: significando "à venda". (Mark, 2021) 



16 
 

Segundo ele, as mulheres eram perversas porque eram belas e eram belas porque 

eram perversas”. Neste sentido, ela afirma que, nesta época, “Ser uma mulher bonita, 

no entanto, era sinal de problema”. Os textos de Hesíodo se infiltraram e se 

enraizaram na sociedade ocidental e fizeram parte do sistema de crença greco-

romano, impactando na sociedade até hoje. 

Assim como na Grécia, segundo Afonso e Scopinho (2013, p. 2-3), na Roma 

Antiga (VIII a.C. e V d.C.) a prostituição também “não era considerada uma atividade 

ilícita ou estigmatizada, assim, o Estado lucrava com ela por meio dos impostos, e os 

senadores alugando suas propriedades para bordéis”. Nesta época, “embora as 

mulheres romanas tivessem mais liberdade e direitos que a gregas, leis patriarcais 

regulamentaram a família e deram poder aos homens por meio da posse da terra e 

da estrutura política”. Neste período, “a prostituição não era muito disseminada no 

território, mas a expansão do império, a crescente urbanização e a forte estratificação 

social favoreceram o surgimento e expansão da prostituição”.  

 

As mulheres dos povos derrotados em guerras tornavam-se escravas, e 
muitas delas seriam prostituídas por suas senhoras gerando riqueza para a 
nobreza. O campesinato também teve suas terras destruídas pelas guerras, 
empobreceu, grande parte das mulheres camponesas tornaram-se também 
prostitutas. Essas prostitutas, as de classe baixa, eram obrigadas a 
registrarem-se, pagar impostos por sua atividade e proibidas de vestirem 
determinadas roupas, as de classe mais alta, como as atrizes ou dançarinas, 
não tinham essas exigências por parte do Estado. Devido à baixa 
fiscalização, e à impossibilidade de retirar seu nome uma vez que ele fosse 
colocado na lista das prostitutas registradas, no entanto, muitas prostitutas 
não se registravam. Elas dividiam-se então em duas categorias: As 
meretrices registradas e as prostibulae não registradas. (Afonso; Scopinho, 
2013, p. 2-3) 

 

Segundo Brasil (2024), “algumas meretrizes assumiram o papel de verdadeiras 

cortesãs, combinando beleza, educação e sofisticação para atrair clientes ricos e 

influentes”. 

 
Por outro lado, muitas prostitutas eram escravas ou ex-escravas, forçadas a 
se prostituir sem qualquer benefício financeiro próprio. A prostituição 
masculina também era uma prática comum na Roma Antiga, e as relações 
sexuais entre homens eram amplamente aceitas, desde que fossem mantidas 
dentro de certas convenções sociais. (Brasil, 2024) 

 

As prostitutas, de acordo com Denova (2021), podiam ser encontradas em 

bordéis, tavernas e esquinas. “Prostitutas aguardavam as multidões que saíam do 

anfiteatro todas as noites. Elas se apresentavam sob os arcos, e do latim fornix 



17 
 

(‘arcos’) temos a palavra ‘fornicação’”. “As prostitutas trabalhavam nas ruas por conta 

própria ou podiam alugar um quarto, geralmente acima de uma taverna”. “O termo 

para bordel, lupanar, deriva do latim lupa (‘loba’). O lupanar mais famoso encontra-se 

hoje nas ruínas da cidade de Pompeia”. O ambiente era pouco agradável os quartos, 

eram pequenos, escuros e abafados, muitas vezes sujos com os nomes e preços das 

garotas escritos nas portas. As paredes, muitas vezes, possuíam pinturas eróticas, 

registrando no tempo como a prostituição era comum no cenário da cultura romana.  

 

Muito do que sabemos sobre a prostituição na Roma Antiga é derivado da 
arte e da literatura daquela época. As paredes dos bordéis de Pompeia, por 
exemplo, preservaram murais eróticos que nos oferecem uma janela para as 
práticas sexuais e as normas sociais do período. Esses murais, juntamente 
com os escritos de poetas como Ovídio, Catulo e Horácio, demonstram que 
o comércio sexual era um tema comum e, em muitos casos, amplamente 
aceito na cultura romana. (Brasil, 2024) 

 

Figura 1 – Afresco erótico da parede sul do bordel (Lupanar) de Pompeia. Século I d.C. 

 

Fonte: Denova, 2021. 

 

No âmbito da religião greco-romana, segundo Geraldo (2014, p. 8-9), na 

tragédia “As Bacantes” (c. 405 a.C.), do dramaturgo grego Eurípides, “faz alusões ao 

ritual de adoração a Dioniso, ao narrar o êxtase dos órgia3 dionisíacos”. Neste enredo, 

“Bákkhos é o nome que se refere tanto ao deus quanto ao adorador”. Os termos se 

referem a mesma divindade do vinho e das festas em diferentes culturas, em que 

Dionísio é representado pela mitologia grega, enquanto Baco é da mitologia romana. 

Sendo assim, “na tragédia de Eurípides, as bacantes, portadoras das insígnias de 

Dioniso, estão possessas pelo deus e refletem a divindade e o poder de Dioniso, pois 

elas são a manifestação divina do próprio Bákkhos”.  

 
3 Órgia: práticas de iniciação, cultos secretos. (Geraldo, 2014, p. 8) 



18 
 

De acordo com Kerényi (2000, p. 201), quando cultuavam a Dioniso, as 
mulheres adoradoras ficavam sozinhas. Nenhum homem podia estar 
presente enquanto elas representavam os papéis das deusas (ninfas que 
cuidaram do infante Dioniso) associadas ao deus. Quem as observasse de 
longe as via nas formas discerníveis do frenesi, ou seja, da manía delirante 
imposta pelo deus. Por isso, as mulheres que rodeavam Dioniso eram 
chamadas de mainades (termo que deriva do radical do verbo grego 
maínomai), “mênades”, que significava “furiosas, frenéticas, mulheres 
loucas”, ou chamadas de bakkhaí, o termo feminino de bákkhoi, que 
identificava tanto o deus quanto as suas adoradoras. (Geraldo, 2014, p. 9) 

 

Figura 2 – “As Mulheres de Amphissa”4 

 

Fonte: Wikipedia, S/d. 

 

 

2.2 Fetiche, erotismo e pornografia 

 

Entendida a origem da objetificação feminina, surgem outros termos 

relacionados ao universo sexual. 

Como visto, parte desta objetificação se deu com as prostitutas e sua 

sensualidade. Destes termos, derivam as palavras “pornografia” e “erotismo”.  

A palavra pornografia tem relação com o termo pornai (tipo de prostituta), já 

que significava, originalmente, tratado sobre prostitutas (pornê: prostituída; graphê: 

escrita), criado pelo romancista francês Restif de la Bretonne em 1769, e que, “mais 

tarde passou a incluir qualquer texto especificamente destinado a despertar o desejo 

sexual” (Romanato, 2022, p. 2).  

De acordo com Francys (2008 apud Romanato, 2022, p. 1), “a palavra erotismo 

provém do latim eroticus e este do grego erotikós, que significava amor e 

sensualidade”.  

 
4 “As Mulheres de Amphissa” – pintura de Lawrence Alma-Tadema (1887), que etrata um grupo de 
mênades acordando no mercado de Amphissa , após uma noite de devassidão. (Wikipedia, S/d.) 



19 
 

Em grego esta palavra deriva-se de Eros, o Deus grego do amor, por isso, 
comumente liga-se as palavras erótico ou erotismo ao mito deste Deus, que 
se apaixonou pela belíssima mortal Psique e com ela viveu um amor 
misterioso, já que a condição dele era que ela jamais o visse. (Francys, 2008 
apud Romanato, 2022, p. 1) 

 

Romanato (2022, p. 1) conclui que “entende-se por erótico tudo que é 

misterioso, que não se revela por inteiro. O erotismo pode ser erótico na medida em 

que for algo que clame por Eros, o deus. Clamar pelo deus é clamar pelo mistério, 

pela imaginação”. A partir do exposto, ainda afirma que “o pornográfico expõe e o 

erótico faz desejar. O erotismo é algo que pode não ser pornográfico, porém a 

pornografia é necessariamente erótica” (p. 2).  

Por outro prisma, Silva (2011, p. 63) define que “o erótico é aceitável, permitido, 

belo. Por outro lado, o pornográfico corresponde ao feio, sujo, imoral que veio para 

corromper a moral e os bons costumes – o quer que isso signifique”. “O erótico é 

possível e permitido, já o pornográfico fere a moral e os bons costumes, corrompendo 

nossos jovens”, ou seja, são conceitos que esbarram na moral de cada um, em que o 

que é pornográfico para um, pode ser “apenas” erótico para o outro. 

No sentido da objetificação sexual, e no campo do erótico, segundo Romanato 

(2022, p. 2), o termo “fetiche” é usado, justamente, “quando a pessoa tem adoração 

ou atração erótica por algum objeto, parte do corpo ou ação específica que provoque 

excitação sexual. Existem pessoas que tem fetiche por pés, calçados, roupas íntimas, 

fantasias (roupas temáticas), etc.”. Além disso, por definição, o termo fetiche é 

aplicado “quando se tem adoração por algo ou que é considerado como tendo poderes 

sobrenaturais (feitiço)”.  

Neste sentido, Carvalho e Souza (2010, p. 121) explicam que “a beleza 

feminina por séculos foi concebida como natureza maléfica associada à capacidade 

de feitiços e encantamentos”.  Isto ocorria porque “acreditava-se que os atrativos 

naturais semeavam ruína e perdição aos homens”. Esta cultura secular estereotipada 

só teria perdido força a partir do século XX, quando “uma “nova” imagem surgiu 

representando a figura da mulher apoiada e fomentada pela fotografia, teatro e 

cinema”.  

 

De acordo com Lipovetsky (2000), a sedução feminina se opôs aos 
preconceitos e se concretizou como uma beleza intensa e evocativa. A 
ambivalência do gênero perdeu seu caráter pecaminoso e o que era definido 
como beleza satânica deu lugar à beleza ingênua e sedutora. (Carvalho; 
Souza, 2010, p. 121) 

 



20 
 

Entre os anos 1930 e 1950, numa época em que certos valores ainda não 

haviam sido banalizados pela indústria do sexo, a combinação entre ingenuidade e 

sensualidade se espalhou por cartazes, filmes e produções publicitárias, influenciando 

também o universo da moda. Foi neste momento que surgiram as chamadas pin-ups 

(do inglês, pin significa alfinete; up, acima, ou seja, em tradução literal indica algo para 

pendurar). Neste caso, eram fotografias de moças sensuais para calendários, os quais 

eram produzidos para serem pendurados pelos soldados na guerra, como forma de 

incentivo, como se vê na foto “Criaturas dos Sonhos” feita pelo fotógrafo Robert 

Doisneau em 1952 (Fig. 3a). Estas pin-ups, “geralmente representadas por modelos 

ou atrizes ilustradas por desenhos, pinturas hiper-realistas ou retratadas pela própria 

fotografia, sempre ornadas com símbolos que as tornam peças do fetiche” (Carvalho; 

Souza, 2010, p. 121). 

“Incontáveis admiradores ignoram que por trás de cada pin-up havia quase 

sempre uma mulher de verdade” (Nunes, 2020).  Dentre estas, Marylin Monroe (Fig. 

3b) foi um de seus principais símbolos, contribuindo, de maneira considerável, para 

impor o clichê da boneca loira, passiva e inocente, à espera do bem-querer do homem. 

Posteriormente, um dos veículos midiáticos mais famosos na divulgação destes 

assuntos sobre sexo é a Revista Playboy, criada no ano de 1953 por Hugh Hefner, 

nos Estados Unidos, sendo direcionada para o público masculino. Sua primeira capa 

(Fig. 3c) foi estrelada, justamente, pela, agora, atriz de Hollywood: Marilyn Monroe.  

 

Figura 3 – Pin-ups 

   

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

A pornografia teve um papel crucial na criação da cultura atual a partir dos anos 

2000, uma vez que as plataformas digitais estavam entrando em vigor, como também 

sites pornográficos e acesso gratuito à conteúdo sexual. Sendo assim a pornografia é 

produto da sociedade e a sociedade o produto da pornografia. 



21 
 

3 O PAPEL DA MODA NA SEXUALIZAÇÃO DO CORPO FEMININO 

 

A moda é enraizada no cerne da vida social, como sociedade e como indivíduo. 

Há quem afirme não se importar com o que veste. Um exemplo pode ser visto na 

icônica cena do filme “O diabo veste Prada”, lançado em 2006, em que a personagem 

Andie, por ter este pensamento e postura, acaba recebendo uma lição de sua chefe, 

Miranda Priestly, que diz: 

 

“Você vai até o seu armário e escolhe digamos, este suéter horroroso, por 
exemplo, porque está tentando dizer ao mundo que se leva muito a sério para 
se importar com o que você vai vestir. Mas o que você não sabe, é que a cor 
deste suéter não é um simples azul, não é turquesa, não é lápis lazúli, ele é 
azul-celeste. E você ignora o fato de que em 2002 o Oscar de La Renta fez 
uma coleção de vestidos azuis celeste...] E então, o celeste apareceu depois 
na coleção de oitenta outros estilistas, e então, passou para as lojas de 
departamento e depois foi parar em lojas populares, onde você sem dúvida 
comprou este em uma liquidação. No entanto, azul representa milhões de 
dólares e incontáveis trabalhos e é meio cómico como você pensa que fez 
uma escolha e que é exime da indústria da moda, quando na verdade, está 
usando um suéter escolhido para você pelas pessoas desta sala, dentre um 
monte de coisa.” (Armonie, 2015) 

 

Figura 4 – O diabo veste Prada 

 

Fonte: Armonie, 2015. 

 

A imagem é mais do que fundamental, ela é cartão de visitas, voz sem som e 

personalidade sem a necessidade da ação, auxiliando na imagem pessoal, relações 

pessoais, profissionais e até mesmo afetivas e como se é inserido na sociedade. Não 

é de hoje que o corpo seja produto, no entanto tem se tornado cada vez mais comum, 

como forma de expressão e performance promovido pela industrial cultural 

(Mendonça, 2007 apud Oliveira Filho, et al., 2011, p. 4). 

 



22 
 

 

Os recursos estéticos da moda e o acesso ao consumo podem funcionar tanto 
como elementos de cidadania, democratização e comunicação, como de 
exclusão elitista, via códigos, simultaneamente rígidos e sutis, que se tornam 
verdadeiros fetiches, mais importantes que o corpo. (Villaça, 2004, p. 2) 

 

Sendo assim, existem contextos que necessitam da possibilidade de criação 

de meios em que se reduzam as barreiras entre o indivíduo e o erotismo. Isto pode 

ocorrer por meio de peças que expressem a identidade de que as veste e incorporem 

símbolos eróticos capazes de despertar a sensualidade. Paralelamente, segundo 

Gonçalves e Silva (2018, p. 88), o culto ao corpo e à estética tornou-se uma 

preocupação contemporânea, impulsionando práticas como dietas, exercícios físicos 

e cirurgias estéticas, como um meio de satisfazer e exaltar um ideal de beleza 

construído socialmente — uma imagem imaginária do que seria o corpo humano 

perfeito. Pode-se, então, discernir o fetiche, moda e apelo estético, apesar de ambos 

estarem presentes no conceito de objetificação feminina e no male gaze midiático. 

 

No atual mercado de compra e venda, podem-se encontrar múltiplos produtos 
fetichistas em lojas específicas dispostas em suas vitrines sem deter de 
modéstia. Artefatos que permeiam de lingeries a acessórios como chibatas, 
amarras, fantasias e produtos estimulantes para o ato sexual. No entanto, é 
válido destacar a relação que esses “artefatos” exibem com o universo da 
moda, ora que é possível compreender a existência de estilistas que retiram 
informações visuais desse ambiente como inspiração em suas coleções.   O   
uso   de   recortes   ousados e tecidos   provocantes   instigam   o   público. 
(Colavitti, 2009 apud Gonçalves; Silva, 2018, p. 91). 

 

 

3.1 Hipersexualização ou empoderamento? 

 

Tangas minúsculas, vestidos de macramê, tops mínimos, unhas 
quilométricas, cílios postiços... Tendências que há meses enchem as ruas e 
as contas de Instagram de adolescentes e jovens e que são mais globais, 
públicas e midiáticas do que nunca: podem ser símbolos do empoderamento 
das mulheres? Qualquer escolha de uma mulher é feminista? Essa decisão 
é realmente livre? (Valdés, 2019) 

 

Valdés (2019), afirma que este debate é geracional, pois existem feministas de 

gerações anteriores que pensam que “a moda sexy coisifica”, por outro lado, “um 

grupo menor, mas crescente, defende que a mulher tem o poder exclusivo de 

sexualizar sua pele, se assim o desejar, e que isso a empodera”. Mas, para 

Albuquerque e Pinheiro (2023), “a linha divisória entre o empoderamento e a 

hipersexualização é tênue”. 



23 
 

A sociedade, a mídia e a propaganda desempenham um papel significativo 
na definição desses limites. Quando a exposição do corpo feminino 
ultrapassa o poder de escolha e de consentimento da mulher, ela pode se 
tornar uma forma de hipersexualização, que reduz a mulher a um objeto de 
desejo, reforçando estereótipos e restringindo sua autonomia. (Albuquerque; 
Pinheiro, 2023) 

 

Nesta linha tênue, Salvagni (2017, p. 31) cita como a indústria pornográfica 

pode ser um exemplo da dubiedade na relação do universo do fetiche e da lingerie. 

 

A visita a uma sex shop é uma experiência bem-sucedida quando envolta por 
discrição, dessa forma as sessões no mercado online crescem de forma 
exponencial por seu total anonimato. Contudo, não há problema algum entrar 
em uma loja de lingerie, por mais que ela possua uma área com venda de 
produtos eróticos como a anterior. Até mesmo a utilização de alguns materiais 
na confecção das peças íntimas é evitada por marcas alto padrão para não 
fazer alusão com o que é julgado uma estética barata e vulgar de itens ligados 
a uma sexualidade considerada mais particular. O couro e o látex são um 
grande exemplo disso, são considerados sexy e até mesmo divertidos no 
outwear, mas na roupa íntima sua associação com a estética sadomasoquista 
que dominou a década de 80 é considerado “over” e de baixo escalão. (...) O 
que é sexy, o que não é e o que consideramos vulgar no cotidiano, ainda 
possui um forte laço com a questão da dominação citada anteriormente, só 
que com uma diferente roupagem. Uma lingerie rosa claro ou cor da pele 
geralmente não é considerada sexy por sua ligação com a ingenuidade, 
pureza e muitas vezes até mesmo um aspecto infantil, contudo, ainda é um 
fetiche masculino não pelo o que diz sobre a mulher que a usa, e sim sobre 
o homem que é capaz de “seduzir” o arquétipo da mulher doce e inocente, 
que traz sua sexualidade como algo muito íntimo e particular. (Salvagni, 2017, 
p. 31) 

 



24 
 

4 O FETICHE NOS FIGURINOS FEMININOS CINEMATOGRÁFICOS 

 

Rossini (2005) define o cinema como um produtor de discursos que ajudam 
a dar visibilidade às representações sociais em torno das identidades 
culturais. Podemos definir com isso, que o cinema, desde sua criação, foi um 
dos grandes impulsionadores também da moda. Tornando-se não só um 
meio pelo qual ela era difundida, mas também a transformando em objeto de 
desejo, pois segundo Garcia & Miranda (2001) o “eu ideal”1 do indivíduo é 
parcialmente moldado por elementos da cultura do consumidor, como heróis 
ou pessoas nos anúncios, que servem como modelos de realização ou 
aparência. Quando observamos o significado passado pelos filmes e todo seu 
contexto, chegamos à conclusão de sua importância como formador de estilo 
e ditador de fetiches. Segundo Falcão (2006), o figurino está carregado de 
signos e significantes que determinam seu valor social, é o apelo ao sonho 
de consumo. (Oliveira Filho, et al., 2011, p. 4-5) 

 

Tendo percorrido a história e como a objetificação feminina se perpetuou, 

apesar de ondas feministas5, tendo se fortalecido, especialmente, nos anos 2000 no 

cinema, assunto objeto dos estudos de Laura Mulvey (1941) desde 1975, no qual ela 

chama este “olhar masculino” de male gaze. 

 

Ora, a sexualização de personagens femininas no cinema, refere-se à forma 
como as mulheres são retratadas de maneira, sexualmente, atraente ou 
sensual com o objetivo de atrair a atenção do público masculino. Isso pode 
incluir cenas de nudez, roupas reveladoras, cenas de sedução, etc. Essa 
representação pode ser problemática, pois perpetua a ideia de que as 
mulheres são objetos sexualmente disponíveis para serem consumidos pelo 
público masculino e reforça estereótipos de género desrespeitosos. Da 
mesma forma, a objetificação de personagens femininos, revela que as 
mulheres são retratadas como objetos sem personalidade ou características 
próprias; com o único objetivo de serem vistas como atraentes. Isso pode 
incluir cenas onde as personagens são mostradas apenas como “objetos de 
desejo” sem qualquer outra função na história do filme. (Biscaia, 2023) 

 

Nos anos 2000, assistir a personagens femininas servindo ao olhar masculino, 

tanto em narrativa, atuação e figurino, não é nenhuma surpresa. Desta forma, este 

período é o objetivo do estudo deste trabalho. 

Lançado em 2000, o filme “As Panteras”, dirigido Joseph McGinty Nichol, mais 

conhecido como McG, apresenta uma releitura contemporânea das espiãs da série 

dos anos 1970. Sob o discurso do empoderamento feminino e da estética Girl Power, 

o filme transmite um ideal de mulher que é poderosa e sexualizada ao mesmo tempo.  

 
5 Ondas feministas: a 1ª se deu no século XIX, foi pela luta de igualdade dos sexos, culminando com 
a luta pelo sufrágio feminino; a 2ª se deu a partir dos anos de 1960 com a luta pela liberação sexual 
das mulheres; e a 3ª se deu nos anos 2000 reivindicação e conquista dos direitos do corpo. (Oliveira; 
Costa, 2017, p. 3) 



25 
 

O próprio discurso do diretor para uma matéria da Vanity Fair em 2019 afirma 

que deu vida às próprias fantasias ao decorrer do longa-metragem.  

 

“Sou como um idiota de Kalamazoo, Michigan, e nunca tive uma garota 
quando garoto e então me pego olhando por cima do ombro e vejo Cameron 
Diaz de biquíni, Drew Barrymore com uma fantasia de miss suíça e Lucy Liu 
com essa coisa de dominatrix de couro, foi inacreditável.” (McG apud 
Spencer, 2019, tradução nossa)  

 

Desta forma, essa narrativa visual ambígua é construída sobretudo pelo 

figurino, planejado por Josie Macgregor e Joseph G. Aulisi, que combinou elementos 

de alta-costura, fetichismo e referências à cultura pop da época (Lai, 2025).  

Cada uma das três protagonistas representa um arquétipo6 feminino: 

• Natalie (Cameron Diaz):  aparenta ser o estereótipo7 de garota americana, loira 

de olhos azuis, muito sorridente talvez até meio boba, seus figurinos são 

compostos por peças coloridas, infantis e referências modernas aos anos 70; 

• Dylan (Drew Barrymore): é a moleca do trio, uma típica garota ruiva e rebelde, 

com jaquetas jeans, roupas despojadas com referências ao movimento hippie 

dos anos 70 e decotes profundos; 

• Alex (Lucy Liu): é então o estereótipo de mulher asiática inteligente, seu 

guarda-roupa é composto principalmente por couro.  

 

Neste filme, uma das primeiras cenas apresentadas ao público, é quando 

Natalie acorda após um sonho, sorrindo, dançando e rebolando para a tela usando 

apenas uma baby tee lilás e uma cueca infantil do “Homem-Aranha”. 

Sem se preocupar com seus trajes, a personagem abre a porta para receber 

uma encomenda, em que explica ao carteiro que “You know, I signed the release 

paper so you can just feel free to stick things in my slot”, que traduzido do inglês diz 

que “Sabe, eu assinei a autorização, então pode ficar à vontade para colocar coisas 

na minha caixa de correio”, porém, a palavra slot pode ser entendida com o duplo 

sentido, gerando a interpretação “coloque as coisas no meu buraco”, o que pode tirar 

a cena do contexto ingênuo para o sexualizado, dependendo, como já citado, da moral 

de quem a assiste.  

 

 
6 Arquétipo é um conceito da psicologia utilizado para representar padrões de comportamento 
associados a um personagem ou papel social. 
7 Estereótipo é a imagem preconcebida de determinada pessoa, coisa ou situação. 



26 
 

Figura 5 – Natalie em cena de “As Panteras” (2000) 

  

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

O ato da protagonista acordar com o cabelo preso, no entanto arrumado, logo 

dançando de manhã e sempre mostrando a parte de trás da cueca estampada do 

“Homem-Aranha”, leva a interpretações distintas: por um lado a personagem se 

mostra ingênua e alegre, em que ela “não é igual as outras garotas” (tipo de fenômeno 

muito visto nas mídias da época), por outro, ela ainda é objeto do olhar e desejo do 

espectador masculino e para o carteiro da cena descrita acima. Por um lado, observa-

se um discurso de empoderamento, por outro lança-se a cena ao olhar masculino, 

revelando o modo como o corpo feminino é transformado em espetáculo de fetiche na 

cultura visual dos anos 2000.  

 

Mais perto de onde estamos agora, temos múltiplas versões de mulheres que 
não são como as outras garotas. Temos a garota descolada, a garota 
excêntrica e acessível, a garota dos sonhos excêntrica e encantadora. Cada 
uma delas é uma fantasia masculina idealizada de como as mulheres 
deveriam ser. Cada uma delas é claramente diferente das outras garotas. 
Cada uma delas incorpora traços de misoginia internalizada. (Shah, 2021, 
tradução nossa) 

 

Em outra instância, pode-se observar a mulher adulta colocada em um 

posicionamento infantilizado, ingênuo, que se baseia muito pelo fato de que na época 

havia um consumo crescente da imagem da mulher poderosa, no entanto, acessível 

e imaculada, símbolos muito atribuídos a Britney Spears, Paris Hilton e até a própria 

Cameron Diaz, a mídia costumava vender o empoderamento via erotização da 

inocência, como uma Lolita moderna. 

 

 



27 
 

Esse discurso visual carrega o fetiche pela juventude e pureza feminina, além 

do mais, a mulher infantilizada se torna parte de um mecanismo de poder, pois se 

mantém em posição de fragilidade e controle, o enquadramento visual da ótica do 

homem procura sobretudo prazer na mulher sexualmente disponível e o fato da 

personagem se apresentar com mistura de símbolos de infância e sexualidade, gera 

uma dualidade fetichista. 

Outro figurino muito marcante do filme “As Panteras” (2000) é o da personagem 

Dylan, quando aparece em uma operação disfarçada de mecânica de carros de 

Fórmula 1, usando uma peruca loira e óculos azuis com strass e vestindo um macacão 

azul vivo, acompanhado detalhes em vermelho e estrelas brancas grandes no estilo 

norte-americano, e, claro, com um decote até a cintura. Este visual tem o propósito de 

distrair o motorista do vilão através da sedução, que é completada pelo diálogo entre 

eles, com frases provocantes: “como está quente aqui...”, fazendo-o ligar o ar-

condicionado, o qual a personagem usa para esfriar seus seios, abrindo, ainda mais, 

o decote. Não sendo suficiente, a personagem lambe o volante do carro e, em 

seguida, sai do carro, deixando o motorista desconcertado, sem ter percebido a 

espionagem feita em seu carro. Essas cenas são enquadradas de modo a acentuar o 

prazer visual, neste aspecto em particular a narrativa da espionagem é interrompida 

para privilegiar o espetáculo corporal, um mise en scène (encenação) tornado o colo 

e o decote como centro gravitacional da cena, onde o espectador é convidado a olhar, 

porém nunca podendo ultrapassar dos limites. Sendo assim, os seios se tornam 

símbolo de autonomia ilusória, pois carregam o ideal de mulher livre que, ao mesmo 

tempo, é disponível ao olhar alheio. 

Uma vez que seus seios são usados como arma de distração, agradando ao 

olhar do motorista, o figurino trata de traduzir o fetiche pela mulher trabalhadora 

(sexualizada em contextos pornográficos), sendo o macacão transformado em peça 

de exibição corporal. Ao usar sua sensualidade como arma de espionagem, Dylan é 

condicionada à lógica do olhar masculino, em que ela como mulher só é eficaz 

enquanto objeto de desejo e distração. 

 

É possível notar também no filme “As Panteras” do ano de 2000, embora seja 
um filme sobre mulheres fortes e que possuem dotes em práticas corporais, 
o foco das câmeras está sempre nos decotes das roupas ousadas, e o 
contexto histórico do filme leva sempre em primeiro plano o fato de ser 3 
mulheres lindas e sensuais, e não por serem espiãs e estarem em um cargo 
direcionado aos homens. (Oliveira, 2023, p. 24) 



28 
 

Figura 6 – Dylan em cena de “As Panteras” (2000) 

   

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

A terceira, e última personagem do filme “As Panteras” (2000) é Alex, que aqui 

será analisada na cena em que se infiltra disfarçada como supervisora de escritório 

com uma personalidade de “dominatrix”8, usando um conjunto de saia e jaqueta de 

couro, sapato de salto alto fino, óculos Bayonetta9, também conhecido como óculos 

de bibliotecária. Além disso, ela aparece segurando um ponteiro (haste usada para 

apontar informações em um quadro), mas que na cena é usada como uma chibata ao 

ser batido na mesa assustar e instigar os pesquisadores da empresa a fazerem um 

motim. A cena traz uma tensão entre empoderamento e objetificação, pois o look 

apresentado pode parecer contemporâneo, mas também pode ser analisado como 

referência aos anos 70, que foram anos precursores de experimentação estética e 

erotismo. 

 

Figura 7 – Alex em cena de “As Panteras” (2000) 

   

Fonte: Pinterest, 2025. 

 
8 A palavra dominatrix é geralmente associada a mulheres que realizam serviço pago de dominação. 
9 Os óculos Bayonetta: recebeu esse nome em homenagem à heroína do videogame de mesmo 
nome, ganharam destaque no início dos anos 2000. 



29 
 

O sadomasoquismo10 começou a fazer o caminho inverso, de seus rituais 
para as cerimônias da moda, nos anos 70. A responsável foi a estilista inglesa 
Vivienne Westwood, que, a partir de 74, passou a vender em sua famosa loja 
Sex (berço dos punks) roupas de borracha, couro e peças afins. Uma das 
principais incentivadoras do S&M como look "normal", a própria estilista foi 
precursora do uso do corselet11 - item fundamental dessa cultura. Já no final 
dos anos 80, Jean Paul Gautier começou a olhar para esses personagens, 
seguido, já nos anos 90, por nomes como Claude Montana e Gianni Versace. 
O primeiro item a ser oficialmente adotado pela moda foram as chamadas 
"kinky boots", as poderosas botas de salto. A cinta-liga também é 
fundamental para prender as meias finas, enquanto as saias devem ser bem 
apertadas, em PVC, couro ou borracha. Se às vezes, na moda, usamos algo 
"só por usar", no mundo S&M as simbologias são complexas. Para alguns, 
os feitos em couro seriam apenas para dominantes e os de borracha para 
submissos. A "dominatrix" usaria seu corselet como armadura: seu "escravo" 
pode ver, mas não tocar. Do outro lado, ele seria vestido num apertado 
corselet como punição. Já o fetichista clássico busca menos a dor que o 
tesão: simplesmente gosta de ver as mulheres apertadas em seus 
espartilhos. (Palomino, 1998) 

 

O couro, por si só, é uma matéria-prima utilizada pelo homem desde a pré-

história, porém, somente a partir do século XX este passa a ser tratado como objeto 

de desejo, conferindo assim, poder a quem o usa. 

 

As roupas que Westwood vendia (e que os jovens copiavam) eram rasgadas, 
tingidas e decoradas com alfinetes. Eram feitas em couro, borracha e PVC, 
fazendo alusão a elementos do sadomasoquismo. (Oliveira, 2013) 

 

Na cena da personagem Alex usando roupa de couro, além da silhueta 

ajustada, marcando as curvas do corpo, o som produzido pelo atrito do couro com o 

corpo enquanto anda, também é um ponto de excitação. Em comunidades de BDSM12 

é comum ser relatado que, além da construção imagética e simbólica, o toque, o cheiro 

ou o som do couro são suficientes para causar excitação no fetichista (Deviance, S/d.).  

 

 

 
10 Sadomasoquismo é dar ou receber prazer através de atos que envolvem o recebimento ou a 
aplicação de dor física e moral. O termo sadomasoquismo une duas tendências opostas, o sadismo e 
o masoquismo. A abreviação S&M é frequentemente utilizada para se referir ao sadomasoquismo. A 
origem do nome “sadomasoquismo” vem da junção dos nomes de Marquês de Sade (1740-1814) e 
Leopold van Sacher- Masoch (1836-1895), ambos escritores de obras literárias sobre atos sexuais 
brutais e prazeres associados à flagelação, respectivamente. (Wikipedia, S/d.) 
11 Entre os séculos 16 e 18, o espartilho – também conhecido como corselet – foi símbolo de 
feminilidade e servia para melhorar a postura, marcar – e não esmagar – a cintura e, principalmente, 
aumentar o volume dos seios. (Estevão, 2019) 
12 A sigla BDSM refere-se a um compilado de práticas erótico-sexuais consideradas não 
convencionais, a saber: bondage (prender, amarrar e/ou restringir consensualmente um parceiro para 
fins estéticos, eróticos e/ou sensoriais), dominação, sadismo e masoquismo. 



30 
 

Outro elemento subliminar desta cena é o ponteiro, que remete a chibata, que 

se compara com o uso do chicote nas práticas fetichistas como forma de punição 

empregado por quem o segura ao indivíduo que recebe os açoites. Esse instrumento 

mantém o dominador em posição de poder, uma vez que ele não toca no submisso, 

se tornando inacessível. Marques (2025) explica que “mesmo sem ser usado 

ativamente, o chicote pode funcionar como um forte símbolo de autoridade e 

dominação. A simples presença do brinquedo já impõe respeito, reforça a dinâmica 

de poder e deixa claro quem está no controle”. 

No campo sexual, a ideia visual da mulher controlando e subjugando um 

homem, mais atrai do que ofende. Esse figurino usado por Alex, confere a 

personagem a imagem de desafiadora das normas comuns, que favorece o indivíduo 

masculino que procura alívio em suas responsabilidades patriarcais impostas 

socialmente. Ou seja, o figurino que foi projetado para alimentar uma ideia de 

autoridade e controle também é construído de modo a satisfazer o imaginário fetichista 

masculino. 

 

É uma verdade universalmente aceita que a maioria dos homens teve uma 
paixão por um professor ou uma tia quando eram adolescentes. Esse desejo 
de agradar e servir uma mulher incrivelmente atraente que comanda e deve 
ser obedecida, é uma fantasia sexual universal para os homens. (Aurgasma, 
2018) 

 

Ainda neste tema fetichista, outro filme desta época é “Mulher-gato” (2004), 

dirigido por Jean Christophe Comar, conhecido por Pitof, e estrelado por Halle Berry 

no papel de Patience Phillips, uma tímida artista plástica que trabalha em uma 

empresa de cosméticos, mas que descobre um segredo, sendo, então, assassinada. 

No entanto, um gato egípcio a salva, dando-lhe o poder da velocidade e os sentidos 

de um ágil felino, tornando-a na “Mulher-Gato”. 

Em relação aos figurinos do filme, Patience é uma mulher comum, com sonhos 

não realizados e trabalho frustrado, sendo retratada como vítima do ambiente em que 

está inserida, incapaz de impor suas vontades ou dizer o que pensa. Porém, ao ser 

transformada na “Mulher-gato”, a personagem se empodera. No entanto, esse 

empoderamento também se torna ambivalente, pois a personagem é condicionada a 

posições, frases, figurinos e contextos que a erotizam. 

 



31 
 

Ainda nessa linha de visão, da mulher sexualizada, existem alguns filmes que 
trazem exatamente esse cenário. Como o filme “Mulher gato”, onde a atriz da 
protagonista usa uma roupa de couro, chicote e assume uma postura muita 
das vezes ligada a garotas de programa. (Oliveira, 2023, p. 24) 

 

Seu figurino não funciona apenas para a ação, mas também pode ser 

interpretado como metáfora visual da sexualização e da tentativa de controle do corpo 

feminino sob o olhar masculino.  

O couro, anteriormente analisado em “As panteras” como material de poder e 

erotismo, ressurge de forma mais evidente na construção imagética da “Mulher-gato” 

(2004). Este traje é, aparentemente, feito de um couro duro, e extremamente 

revelador, que reflete luz e limita o movimento da personagem, se tornando, então, 

uma armadura e uma prisão: a liberta e a transforma em uma atração, aquela que 

domina, mas é dominada pelo olhar que a expõe, em que a mulher parece exercer 

controle sobre sua sexualidade, porém esse controle é moldado para continuar sendo 

degustada visualmente, principalmente em fatores de fragmentação do corpo 

feminino, através de aberturas do traje, que enquadram o corpo como um conjunto de 

partes a serem fetichizadas.  

 

Figura 8 – Halle Berry como “Mulher-gato” (2004) 

 

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

Um reforço desta linha de raciocínio se encontra no segundo ato do longa, 

quando a “Mulher-gato” está à procura da pessoa que a assassinou para se vingar, 

sua investigação a leva uma boate e lá toma conta da pista de dança, performando 

com o chicote, beirando ao libidinoso abrindo caminho e chamando a atenção de seu 

alvo, um homem. E não somente isso, a “Mulher-gato” utiliza do chicote para domar 

seus inimigos e lutar bravamente, no entanto calçando salto alto.  



32 
 

O salto alto promove uma mudança na estética corporal da mulher. O’Keeffe 

(2008, p. 73 apud Santos, 2021, p. 58) descreve as modificações ocorridas na silhueta 

feminina: “a parte inferior das costas arqueiam-se, a coluna e as pernas parecem 

alongar-se e o peito é lançado para frente. A barriga das pernas e os tornozelos 

parecem mais bem torneados e a curvatura inferior dos pés parece querer elevar-se 

dos sapatos”. Uma mulher comum se torna, então, um ser que observa o homem de 

cima, se tornando objeto de adoração masculina. 

 

Figura 9 – Halle Berry como “Mulher-gato” (2004) 

  

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

O salto permite que a mulher comande e não seja comandada, levando, ao 

longo da história, este acessório o status de poder e fetiche. No entanto, este pode 

ser interpretado como instrumento de paralisação e dor, uma vez que quando usado 

por muito tempo, pode causar desconforto, além de poder, em situações específicas, 

impedir que a mulher corra.  

Tanto em “Mulher-Gato” quanto em “As panteras”, o salto alto é elemento de 

performance feminina, que revelam um empoderamento sexualizado muito típico da 

cultura pop dos anos 2000, em que a mulher forte e poderosa é obrigatoriamente 

sensual.  Sendo assim, o salto alto, assim como o couro e o chicote, reforça a natureza 

dual da “Mulher-gato” se apresentando tanto como símbolo de empoderamento 

quanto de aprisionamento. 

Os anos 2000 foram inundados pelo apelo tecnológico, como carros cromados, 

celulares com câmera, couro sintético, estética futurista. Neste sentido, o filme 

“Transformers” (2007), dirigido pelo diretor Michael Bay, é conhecido pelo visual 

hipersexualizado e pela forma como enquadra o corpo feminino.  



33 
 

A personagem Mikaela Banes (Megan Fox) é construída a partir do estereótipo 

de mulher desejável, uma mecânica habilidosa, apresentada ao telespectador 

dominando um espaço tradicionalmente masculino. No filme, diferentemente de outras 

mulheres que aparecem nas cenas, a personagem de Mikaela é sempre enquadrada 

de forma a evidenciar suas curvas, pernas, boca e até suor, reforçando o male gaze. 

O figurino primordial de Mikaela é composto por jeans curto e cropped justo que 

deixam as pernas e a barriga em evidência, criando uma imagem de mulher, no caso 

do filme adolescente, naturalmente sexy.  

O enquadramento composto por ângulos baixos, sempre subindo pelas pernas, 

iluminação quente evidenciando calor e suor, reforça o fetiche da mulher como 

máquina sexual, em que o corpo feminino é interpretado como extensão da própria 

máquina, onde o brilho do suor pode ser comparado ao do óleo e a superfície brilhante 

da lataria do capô, ambos polidos e servindo ao olhar, em que a mulher e o automóvel 

são objetos de contemplação e uso do protagonista. 

 

Figura 10 – Mikaela em cena de “Transformers” (2007) 

  

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

Ao contrário da “Mulher-gato”, Mikaela não possui identidade secreta, muito 

menos máscara. Seu apelo é puramente estético e sua sensualidade é naturalizada, 

reforçando como a cultura pop transformou o corpo feminino em parte da engrenagem 

do desejo e do consumo alheio. Mikaela é, de certa forma, o produto high tech do 

cinema: polida, performática e, o mais importante, desejável. O fetiche neste caso não 

é apenas pelo corpo, mas também pela aparência do poder e pelo status.  

 

 



34 
 

No filme “Sr. e Sra. Smith” (2005), dirigido por Doug Liman, estrelado por 

Angelina Jolie como Jane Smith e Brad Pitt como John Smith. A dupla aparentam ser 

um casal comum, porém ambos mantêm um segredo: os dois são assassinos de 

aluguel. O que nem eles sabem é que foram contratados por empresas rivais, e, mais 

tarde, precisarão eliminar um ao outro. 

A trama se inicia na recepção de um hotel em Bogotá, capital da Colômbia, 

quando autoridades locais procuram pessoas viajando sozinhas. John está no bar 

quando Jane entra no hotel. Como ambos estão sozinhos, eles se olham e veem a 

oportunidade de escapar dos policiais, fingindo serem um casal. Nesta cena, Jane 

está vestida de branco com um cropped de renda e saia transparente, salto alto e 

brincos de argola, sendo iluminada pelo sol, dando um ar angelical ao momento. Logo 

nas cenas seguintes, ela o chama para uma dança sensual e envolvente. Eles então 

bebem e dormem juntos. Jane, então, representa a mulher salvadora que é 

independente e livre sexualmente, mas que, através do figurino branco, pode ser 

percebida como um anjo, em um “banquete” aos olhos que observam a tela, e para 

John, ainda sem saber a verdadeira identidade de Jane, logo irá comentar com seu 

amigo que já se apaixonou por ela: “Eu estou apaixonado, ela é inteligente, é sexy, é 

desinibida, ela é espontânea, é complicada e é a coisa mais meiga que eu já vi”. 

Na sequência, Jane sai em missão disfarçada de dominatrix. Diferentemente 

da cena de “As Panteras”, aqui a personagem irá desempenhar exatamente uma 

dominatrix, vestindo roupa de couro preta, brilhante e justa, complementada por meia 

arrastão, cinta liga, botas de cano longo, chicote e, claro, corset13, que enfatiza a área 

dos seios. 

Na história da moda, ao mesmo tempo que o corset serviu para a construção 

da figura da dona de casa inerte, frágil e devotada, em alguns momentos ele trabalhou 

a serviço da figura da monarca forte, e em outros deu a cortesã o aparato sexual e 

sensual para sua imagem. Hollander (1996, p. 177 apud Santos, 2021, p. 57) afirma 

que o corset é um fetiche compartilhado pelos gêneros: “Tanto a fantasia sexual 

masculina como a feminina estavam relacionadas com eles; eles respondiam a uma 

ampla gama de necessidades imaginativas”. 

 
13 O corset é uma peça histórica da moda, de origem no francês em que corps significa corpo e serrer 
significa apertar, ajustar. Em português este refere-se ao espartilho. Segundo a estilista Leandra 
Rios, criadora da marca Madame Sher, “corsets são peças de estrutura robusta que têm poder de 
moldar significativamente a silhueta desde o primeiro uso, diferentemente dos corselets, que são 
descendentes mais leves e não suportam tração sem deformar”, explica. Os corsets propriamente 
ditos são feitos com ferragens de metal chamadas de barbatanas. (Estevão, 2019) 



35 
 

No caso de Jane Smith, o corset não surge como símbolo de repressão e sim 

como ferramenta de poder e erotização, estimulando o prazer visual do espectador, 

transformando, assim, o figurino em um objeto de fetiche.  

 

Figura 11 – Jane Smith em cenas de “Sr. e Sra. Smith” (2005) 

   

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

Outra peça de roupa da personagem que passa a impressão imagética de 

erotismo é o vestido preto, com uma fenda, usado tanto em cenas do filme quanto em 

pôsteres de divulgação. 

Jane usa este look em um restaurante enquanto lamenta a suposta morte do 

marido. Porém, John entra na cena, lhe serve champanhe e pede o divórcio, mas, 

mesmo assim, lhe convida para uma dança, cheia de tensão e provocação, 

simbolicamente violenta, vingativa e sexy, principalmente quando se apalpam na 

busca por armas, deixando evidente por baixo da fenda no vestido a cinta-liga e as 

pernas da atriz.  

Contribuindo para a narrativa, os figurinos pretos, que dependendo da cultura 

e do contexto pode representar o luto, aqui se mostra como símbolo de sensualidade, 

sexualidade e desejo, não só de Jane, mas dos Smiths como um casal. Jane é uma 

mulher fatal, o figurino nessa cena simboliza o poder silencioso da personagem de 

Angelina Jolie, ela domina tanto o campo sexual quanto o emocional, a roupa revela 

seu corpo e o protege, criando então uma armadura sensual em contraste com a 

coreografia da guerra conjugal. Todos os elementos apresentados contribuem para 

que Jane seja vista como figura de fascínio.  

 



36 
 

O vestido preto de Jane Smith, nessa análise, então, é muito mais do que uma 

peça de moda, é instrumento narrativo que transmite o conflito entre o desejo e o 

domínio, além de reafirmar o corpo feminino como show transformado em território de 

poder, em que o erotismo é a linguagem pela qual se negocia o casamento e o amor. 

 

Figura 12 – Jane e John Smith em “Sr. e Sra. Smith” (2005) 

  

Fonte: Pinterest, 2025. 

 

Exemplos de figurinos como estes podem ser encontrados em muitos outros 

filmes de ação e super-heróis dos anos 2000, como por exemplo: “Quarteto fantástico” 

(2005) e o traje da personagem Susan Storm (Fig. 13a);  “Lara Croft: Tomb Raider” 

(2001), estrelado por Angelina Jolie (Fig. 13b) que veste shorts e regata sem sutiã 

para explorar tumbas; o traje de ação da Viúva Negra (Fig. 13c) em “Homem de ferro 

2” (2010); e no filme “Scooby-Doo 2: Monstros à Solta” (2004), quando a personagem 

Velma (Fig. 13d) usa um macacão vermelho de couro, justo e acompanhado de decote 

e salto alto. 

 

Figura 13 – Filmes com figurinos erotizados dos anos 2000 

    

Fonte: Pinterest, 2025. 



37 
 

A estudante de jornalismo na UFF e produtora de conteúdos para a página 
“Anaverso” no Instagram, Ana Carolina Ferreira, afirma que, na história da 
sociedade, o machismo está presente intrinsecamente e no audiovisual isso 
não é diferente já que “a vida imita a arte e a arte imita a vida”. “Eu acho que, 
ao mesmo tempo que é um produto da sociedade, é também uma 
engrenagem dela, porque a arte influencia muito na visão que as pessoas 
têm sobre o corpo feminino. Obras que sexualizam mulheres representam o 
olhar masculino, que objetificam o tempo inteiro. Um bom exemplo é a 
representação de heroínas com trajes justos e super decotados, o que não é 
nada funcional se levar em consideração que elas lutam contra bandidos e 
salvam o mundo. Esse é um exemplo de algo pensado por homens para 
homens, servindo a esse ‘olhar masculino’”, complementa. (Rodrigues, 2023) 

 

Sendo assim, os figurinos do cinema dos anos 2000 revelam uma estética 

marcada pela contradição entre o empoderamento e a objetificação. O couro, o salto 

alto, o corset e roupas justas e reveladoras, funcionam como instrumento de poder e 

de controle. Deste modo, o cinema de ação dessa década transmite uma fantasia 

cultural em que a mulher poderosa só pode ser aceita se, ao mesmo tempo, servir ao 

desejo do olhar masculino. 

Neste sentido, Rodrigues (2023) critica a diferença com que homens e 

mulheres são retratados no cinema. Ela afirma que “é certo é que a representação 

feminina acaba por estar objetificada de alguma forma. Coisa que, muito raramente 

(ou nunca), acontece com personagens masculinos”.  

 

É importante, então, e urgente, que argumentistas, produtores e realizadores 
trabalhem para criar personagens femininas tridimensionais e respeitosas; 
que sejam complexas e multidimensionais e não sejam simplesmente 
retratadas como objetos para serem admirados ou desejados. Isso pode 
incluir a representação de mulheres em papéis de liderança, com 
personalidade forte, e desenvolver histórias que as valorizem como 
indivíduos completos e não apenas como acessórios para a história de um 
homem. (Biscaia, 2023) 

 

A partir disso, Rodrigues (2023) afirma que ainda existem muitos desafios e 

muito a ser feito, mas que a “indústria do Cinema tem sido, gradualmente, mais 

consciente e crítica a esse problema, e várias iniciativas têm surgido para promover a 

representação mais justa e equilibrada de personagens femininas”. Ela também alerta 

que “enquanto espectadores, todos nós também deveremos ser críticos quando 

compramos e assistimos os filmes. Porque, lá está: o Cinema inspira-se na realidade; 

e a realidade reflete o Cinema. É um ciclo”. 

 

 



38 
 

5 CONCLUSÃO 

 

O presente trabalho teve como objetivo, analisar a objetificação e fetichismo 

dos figurinos no cinema dos anos 2000. 

Ao longo da pesquisa, observou-se que, infelizmente, a objetificação feminina 

é um fenômeno histórico, cultural e socialmente construído, que se perpetua desde as 

civilizações antigas até os meios midiáticos contemporâneos. 

Sua origem está ligada ao patriarcado e a prostituição na Grécia e Roma Antiga, 

em que o corpo da mulher foi, constantemente, associado ao prazer e ao olhar 

masculino, reduzido a objeto de consumo e desejo. Essa lógica atravessou séculos e 

se consolidou na cultura ocidental, reforçada por instituições sociais e pela mídia, que 

reproduzem estereótipos e padrões de comportamento. 

Nos anos 2000, a moda e o cinema se tornaram veículos privilegiados para a 

manutenção dessa objetificação. Os figurinos femininos, especialmente em filmes de 

ação, revelam a presença do “olhar masculino”, que Laura Mulvey, em 1975, chamou 

de male gaze, traduzindo o olhar masculino em narrativas visuais que sexualizam e 

fetichizam o corpo da mulher.  

O fetiche, o erotismo e a pornografia, conceitos discutidos ao longo da 

pesquisa, revelam como a linha entre desejo e objetificação é tênue, e como a mídia, 

nesta pesquisa, especificamente dos anos 2000, explorou essa fronteira para construir 

narrativas sedutoras, mas problemáticas. 

Compreender o fetiche na moda e na cultura midiática dos anos 2000 é 

essencial para refletir sobre os impactos da objetificação feminina na sociedade 

contemporânea. Mais do que identificar elementos estéticos, trata-se de reconhecer 

como tais representações moldam percepções, reforçam desigualdades e naturalizam 

comportamentos que sustentam o patriarcado. 

Neste contexto, a moda desempenhou um papel ambíguo: ao mesmo tempo 

em que pode ser instrumento de expressão e empoderamento, também se torna 

ferramenta de hipersexualização, perpetuando valores patriarcais e normas sociais 

que limitam a autonomia feminina.  

No cinema dos anos 2000, personagens como as de “As Panteras”, “Mulher-

Gato”, “Transformers” e “Sr. e Sra. Smith” exemplificam como a sensualidade e a 

erotização foram utilizadas como recurso estético e narrativo, de forma a servir ao 

fetiche do sexo oposto, reforçando a ideia de que a mulher deve ser desejada e 

observada, mais do que reconhecida por sua atuação. 



39 
 

A mulher dos filmes de ação da década de 2000 a 2010 é aquela que não se 

acanha em relação ao próprio corpo: veste couro, espartilho e carrega um chicote na 

mão o que faz dela uma dominadora. No entanto, demonstrada desta forma, não 

usufruí do direito de ter consciência e lucidez pelas próprias escolhas em relação a 

sexualidade, pois o homem é retratado como responsável por esse assunto. Observa-

se que, até quando ela é empoderada, nunca é superior ao homem.  

Ao analisar esses figurinos, foi possível perceber que o cinema dos anos 2000 

consolidou uma imagem feminina marcada pelo fetiche, não somente como um 

detalhe visual, mas como uma estrutura social e narrativa representante desta 

década.  Desta forma, s pesquisa aponta para a necessidade de uma consciência 

crítica diante das imagens e narrativas midiáticas, de modo que a moda e o cinema 

possam ser ressignificados como espaços de emancipação e não de submissão. 

Em síntese, este trabalho consistiu em compreender como a moda e o cinema 

dialogam entre si para perpetuar padrões e valores que moldam o coletivo, como 

também deixa em evidência que ainda existe muito a ser estudado em relação a 

representação das mulheres nas mídias e de como a sociedade enxerga o corpo 

feminino.  

Sendo assim, compreender como as mídias dos anos 2000 entendiam e 

interpretavam a visão social em relação ao papel social da mulher, não se trata 

somente de um olhar para o passado, mas também um olhar para o futuro do cinema 

e da moda. 

Em conclusão, este trabalho deixa em aberto a possibilidade de uma futura 

pesquisa em como o cinema evoluiu em nuances de figurino feminino. 



40 
 

REFERÊNCIAS 

 

AFONSO, Mariana Luciano; SCOPINHO, Rosemeire Aparecida. Prostituição: uma 
história de invisibilidade, criminalização e exclusão. Seminário Internacional Fazendo 
Gênero 10 (Anais Eletrônicos), Florianópolis, 2013. Disponível em 
https://www.fg2013.wwc2017.eventos.dype.com.br/resources/anais/20/1372969868_
ARQUIVO_versaofinalparafazendogenero.pdf . Acesso em out. de 2025. 

ALBUQUERQUE, Sofia; PINHEIRO, Otávio. Hipersexualização e empoderamento 
feminino: qual o limite. 19/06/2023. Disponível em 
https://medium.com/labjorfaap/hipersexualiza%C3%A7%C3%A3o-e-
empoderamento-feminino-qual-o-limite-2f4612d3795e . Acesso em ago. de 2025. 

ARMONIE. [Movie Idea] O Diabo Veste Prada. 27/05/2015. Disponível em 
https://armoniestore.wordpress.com/2015/05/27/movie-idea-o-diabo-veste-prada/ . 
Acesso em out. de 2025. 

AURGASMA, Angel. Por que os homens gostam da mulher dominadora quando se 
trata de sexo. 30 de outubro de 2018. Disponível em 
https://www.bonobology.com/pt/por-que-os-homens-gostam-da-mulher-dominadora-
quando-se-trata-de-sexo/ . Acesso em nov. de 2025. 

BBC. Você se encaixaria nos padrões de beleza da Grécia Antiga? 12/01/2015. 
Disponível em 
https://www.bbc.com/portuguese/noticias/2015/01/150111_beleza_antiguidade_lgb . 
Acesso em ago. de 2025. 

BISCAIA, Cátia. A sexualização e objetificação de personagens femininas no 
cinema: uma visão. 18/01/2023. Disponível em 
https://comunidadeculturaearte.com/a-sexualizacao-e-objetificacao-de-personagens-
femininas-no-cinema-uma-visao/ . Acesso em ago. de 2025. 

BRASIL, Jonas Heitich. Prostituição na Roma Antiga: história e impacto social. 12 de 
junho de 2024. Disponível em https://historia.argonautha.com/prostituicao-na-roma-
antiga-historia-e-impacto-social/#google_vignette . Acesso em out. de 2025. 

CARVALHO, Priscilla Afonso de; SOUZA, Maria Irene Pellegrino de Oliveira. Pin-
ups: fotografias que encantam e seduzem. Discursos fotográficos, Londrina, v. 6, n. 
8, p. 119-144, jan./jun.  2010. Disponível em 
https://ojs.uel.br/revistas/uel/index.php/discursosfotograficos/article/view/5687/5176 . 
Acesso em out. de 2025. 

COELHO, Virginia Paes; FERREIRA, Daniela Beatriz dos Santos; ALEXANDRIA, 
Ieda Francisco de Paulo Matias de; GOMES, Maria Angélica Varella. reflexões sobre 
a violência: poder e dominação nas relações sociais de sexo. Revista de Políticas 
Públicas, v. 18, n. 2, p. 471–479, 2 Fev 2015. Disponível em: 
https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/rppublica/article/view/3151 . Acesso 
em out. de 2025. 



41 
 

CORONATO, Giulia. Mulheres no cinema: a diferença que faz o nosso olhar em 
produções audiovisuais. 14/03/2021. Disponível em 
https://stealthelook.com.br/mulheres-no-cinema-a-diferenca-que-faz-o-nosso-olhar-
em-producoes-audiovisuais/ . Acesso em ago. de 2025. 

DENOVA, Rebeca. Prostituição no Mediterrâneo Antigo. 19 de julho de 2021. 
Disponível em https://www.worldhistory.org/article/1797/prostitution-in-the-ancient-
mediterranean/ . Acesso em out. de 2025. 

DEVIANCE. Fetiche por couro: da textura à fantasia. S/d. Disponível em: 
https://www.deviance.com/en/leather-fetish-from-texture-to-fantasy/ . Acesso em nov. 
de 2025. 

DIAMANTINO, Joana Filipa Reis. O prazer de vestir: a importância do erotismo na 
presença da moda feminina. Dissertação (Mestrado) – Curso de Design de Moda, 
Universidade da Beira Interior, Covilhã, 2018. Disponível em 
https://ubibliorum.ubi.pt/entities/publication/e8ab8a6c-ebd6-4f94-ae44-
2728420d9801 . Acesso em ago. de 2025. 

EQUIPE LINUS. Como a cultura da objetificação feminina nasceu? S/d. Disponível 
em https://uselinus.com.br/blogs/li-na-linus/objetificacao-
feminina?srsltid=AfmBOooHWtxhzQlGIW5jFOofuhgIK3sNQ2r2fBWv0PCQw3Tnz9C
a_T7s#Como-a-cultura-da-objetifica%C3%A7%C3%A3o-feminina-nasceu? . Acesso 
em ago. de 2025. 

ESTEVÃO, Ilca Maria. Cintura de ampulheta: entenda o retorno dos polêmicos 
corsets. 01/08/2019. Disponível em https://www.metropoles.com/colunas/ilca-maria-
estevao/cintura-de-ampulheta-entenda-o-retorno-dos-polemicos-corsets . Acesso em 
nov. de 2025. 

GERALDO, Lidiana Garcia. Dioniso nas Bacantes: uma análise interpretativa da 
tragédia e das representações mítico-rituais da religião dionisíaca. Monografia 
(Licenciatura) – Curso de Letras, UNICAMP, Campinas, 2014. Disponível em 
https://repositorio.unicamp.br/Busca/Download?codigoArquivo=511190 . Acesso em 
out. de 2025. 

GONÇALVES, Loren Evelyn; SILVA, Parley Lopes Bernini. Moda erótica em foco: 
fetiche e body art como intervenção fetichista. Mal-Estar e Sociedade, v. 8, n.2, 
2018, p. 87-106. Disponível em https://revista.uemg.br/gtic-
malestar/article/view/4732/3397 . Acesso em ago. de 2025. 

LAI, Gladys. 25 anos depois, a influência de 'As Panteras' na moda continua viva e 
forte. 03/09/2025. Disponível em: https://www.vogue.com.au/fashion/news/charlies-
angels-2000-fashion/image-gallery/f8a547159a1c596725d0d43e32fd48e2?page=1 . 
Acesso em nov. de 2025. 



42 
 

LERNER, Gerda. A criação do patriarcado: história da opressão das mulheres pelos 
homens. São Paulo: Cultrix, 2019. Disponível em https://mulherespaz.org.br/site/wp-
content/uploads/2021/07/criacao-patriarcado.pdf . Acesso em out. de 2025. 

LUCIANO, Antoniele. Patriarcado surgiu há 2,5 mil anos; você sabe o que é esse 
sistema? 05/04/2022. Disponível em https://www.uol.com.br/ecoa/ultimas-
noticias/2022/04/05/patriarcado-surgiu-ha-25-mil-anos-voce-sabe-o-que-e-esse-
sistema.htm . Acesso em out. de 2025. 

MARK, Joshua J. A Prostituição na Antiga Atenas. 02/07/2021. Disponível em: 
https://www.worldhistory.org/trans/pt/2-28/a--prostituicao-na-antiga-atenas/ . Acesso 
em out. de 2025. 

MENDES, Lia. Cinema e representação – Teoria Feminista do Cinema. 15/05/2016. 
Disponível em https://www.geledes.org.br/cinema-e-representacao-teoria-feminista-
do-cinema/ . Acesso em out. de 2025. 

NUNES, Augusto. Por trás de cada pin-up havia uma mulher feita de carne, ossos e 
curvas. 31/07/2020. Disponível em https://veja.abril.com.br/coluna/augusto-
nunes/por-tras-de-cada-pin-up-havia-uma-mulher-feita-de-carne-ossos-e-
curvas/#:~:text=A%20popularidade%20das%20pin%2Dups,poss%C3%ADvel%20na
s%20paredes%20dos%20alojamentos. Acesso em out. de 2025. 

OKAMOTO, Renata Iunes. Bonitas venceremos – beleza, fama e poder – uma 
análise de discurso do programa Dr. Hollywood. Monografia (Bacharelado) – Curso 
de Jornalismo, Centro Universitário de Brasília, Brasília, 2009. Disponível em 
https://repositorio.uniceub.br/jspui/bitstream/123456789/1167/2/20836550.pdf . 
Acesso em out. de 2025. 

OLIVEIRA, Lady Dayana Silva de; COSTA, Maria Helena Braga e Vaz da. Teoria 
Feminista, Cinema e a Produção de Cineastas Mulheres na América Latina. In: 40º 
Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, p. 1- 15, 2017. Disponível em 
https://portalintercom.org.br/anais/nacional2017/resumos/R12-0441-1.pdf . Acesso 
em nov. de 2025. 

OLIVEIRA FILHO, Arthur de; OLIVEIRA, Cassandra Kopinits; MOREIRA, Barbara 
Heliodora Gollner Medeiros. Cinema criando fetiches na moda. In: 7º Colóquio de 
Moda, Maringá-PR, 2011. Disponível em 
https://www.academia.edu/23526701/Cinema_criando_fetiches_na_moda_Cinema_
creating_fetishism_in_fashion . Acesso em ago. de 2025. 

OLIVEIRA, Graziela Fernandes de. Lutar e resistir: as representações sociais das 
artes marciais no recorte de gênero. Monografia (Licenciatura) – Curso de Educação 
Física, Universidade Federal de Lavras, Lavras, 2023. Disponível em 
https://sip.prg.ufla.br/publico/trabalhos_conclusao_curso/acessar_tcc_por_curso/edu
cacao_fisica_licenciatura/index.php?dados=20222201820685 . Acesso em ago. de 
2025. 



43 
 

OLIVEIRA, Jorge Marcelo. Punks e o Poder da Imagem. 13/05/2013. Disponível em: 
https://mondomoda.com.br/2013/05/13/punks-e-o-poder-da-
imagem/#:~:text=As%20roupas%20que%20Westwood%20vendia,virou%20inspira%
C3%A7%C3%A3o%20para%20outros%20estilistas.&text=Prova%20disso%20%C3
%A9%20a%20atual,do%20movimento%20para%20a%20moda . Acesso em nov. de 
2025. 

PALOMINO, Erika. Estilista inglesa adotou estilo nos anos 70. 13/09/1998. 
Disponível em https://www1.folha.uol.com.br/fsp/cotidian/ff13099812.htm . Acesso 
em ago. de 2025. 

PINTO, Isadora Rocha. A corrupção da beleza e a perda do senso estético na moda 
atual. Trabalho de Conclusão de Curso (Tecnólogo) – Curso de Têxtil e Moda, Fatec 
Ministro Ralph Biasi, Americana, 2022. Disponível em 
https://ric.cps.sp.gov.br/bitstream/123456789/12242/1/2S2022_Isadora%20Rocha%
20Pinto_OD1238.pdf . Acesso em out. de 2025. 

RODRIGUES, Ana Fla. Das telonas para a sociedade: A influência da sexualização 
de mulheres nas mídias para a percepção de gênero. 19/07/2023. Disponível em 
https://jornalocasarao.uff.br/2023/07/19/das-telonas-para-a-sociedade-a-influencia-
da-sexualizacao-de-mulheres-nas-midias-para-a-percepcao-de-genero/ . Acesso em 
ago. de 2025. 

ROMANATO, Daniella. O crescimento do mercado de moda íntima e erótica durante 
a pandemia. 17º Colóquio de Moda, 2022. Disponível em 
https://coloquiomoda.com.br/wp-content/uploads/2022/09/Cronograma-de-
Apresentacao-de-Trabalhos-6.pdf . Acesso em ago. de 2025. 

SALVAGNI, Luiza Matinatto. Uma marca de lingerie para mulheres reais. Monografia 
(Bacharelado) – Curso de Comunicação Social, Universidade de Brasília, Brasília, 
2017. Disponível em 
https://bdm.unb.br/bitstream/10483/19624/1/2017_LuizaMatinattoSalvagni.pdf . 
Acesso em ago. de 2025. 

SANTOS, Paula Fernanda Savitras dos; KURPEL, Denise de Fátima. Objetificação 
dos corpos das mulheres: o ser-em-si e o objeto, um estudo de representações 
sociais. In: V Seminário Internacional Desfazendo Gênero, 2021, Campina Grande. 
Anais do V Seminário Internacional Desfazendo Gênero. Campina Grande: Realize, 
2021. v. 5. p. 1-17. Disponível em: 
https://editorarealize.com.br/editora/anais/desfazendo-
genero/2021/TRABALHO_COMPLETO_EV168_MD_SA_ID_10122021210929.pdf . 
Acesso em out. de 2025. 

SANTOS, Renata de Oliveira. A importância dos elementos simbólicos no traje da 
mulher dominadora na prática do BDSM. Monografia (Graduação) – Curso de 
Design de Moda, Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2021. Disponível em 
https://repositorio.ufc.br/bitstream/riufc/68954/3/2021_tcc_rosantos.pdf . Acesso em 
nov. de 2025. 



44 
 

SHAH, Mansi. Por que dizer "Eu não sou como as outras garotas" é mais tóxico do 
que você imagina.18 de fevereiro de 2021. Disponível em: https://elle.in/article/im-
not-like-other-girls-toxic/ . Acesso em nov. de 2025. 

SILVA, Laura Cristina Leal e. Os limites entre o erótico e o pornográfico em o 
amante de Lady Chatterley. Litterata: Revista Do Centro De Estudos Hélio Simões, 
v. 3, p. 60-73, 2015. Disponível em 
https://periodicos.uesc.br/index.php/litterata/article/view/853/821 . Acesso em out. de 
2025. 

SPENCER, Ashley. O legado complexo de As Panteras de 2000.13/11/2019. 
Disponível em: https://www.vanityfair.com/hollywood/2019/11/the-complicated-
legacy-of-the-2000-charlies-
angels?srsltid=AfmBOoqlulmTvIdD2sUIOAFOHNgtGSvxoxxTIUwE35ngX9JJSq7G-
tJx . Acesso em out. de 2025. 

VALDÉS, Isabel. A moda sexy empodera ou coisifica? 24/11/2019. Disponível em 
https://brasil.elpais.com/brasil/2019/11/22/estilo/1574452567_521860.html . Acesso 
em nov. de 2025. 

VILLAÇA, Nízia Maria Souza. A Cultura do Fetiche: Corpo e Moda. In: XXVII 
Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação - INTERCOM, Porto Alegre/RS, 
2004. Disponível em 
https://www.portcom.intercom.org.br/pdfs/9527176592165449502480026938361160
1767.pdf . Acesso em ago. de 2025. 

WIKIPEDIA. As Mulheres de Amphissa. S/d. Disponível em 
https://en.wikipedia.org/wiki/The_Women_of_Amphissa . Acesso em ago. de 2025. 


